
RJHR 1:1 (2010) – Edgard Leite 

15 

 

Pesher Habacuc e o tema do sofrimento escatológico. 

 

Edgard Leite 

http://lattes.cnpq.br/4323981692424724 

Prof. Dr. Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 

Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro. 

 

Resumo: 

 

Este texto analisa, a partir da literatura dos pesharim, e especialmente de Pesher 

Habacuc (1QpHab), o tema do sofrimento escatológico, também presente no Do-

cumento de Damasco. Tentamos propor alguns elos entre essa tradição e o tema 

do sofrimento de Jesus na literatura neotestamentária. 

 

Abstract: 

 

This paper analyzes, from the literature of pesharim, and especially Pesher Ha-

bakkuk (1QpHab), the eschatological theme of suffering, also present in the Da-

mascus Document. We try to offer some links between this tradition and the 

theme of Jesus' suffering in the New Testament literature. 

 

Palavras-chave: Pesher Habacuc – Pesharim - Manuscritos do Mar Morto – Mestre 

da Justiça – Cristianismo antigo. 

 

Key-words: Pesher Habacuc – Pesharim - Dead Sea‟s Scrolls - Master of Justice - 

Ancient Christianity. 

 

I 

 

O período do segundo templo (516 a.e.c- 70 e.c.) é fundamental para a com-

preensão das grandes questões que envolvem a história dos textos bíblicos. Os tex-

tos do Tanach foram concluídos em suas versões finais nessa época. E na sua 

complexa e misteriosa história política e religiosa estão ocultos muitos elementos 

capazes de lançar luzes sobre a formação e natureza do período neotestamentário. 

Durante séculos as fontes para o estudo desse período eram limitadas. No en-

tanto, uma sucessão de grandes achados arqueológicos entre o final do século XIX 

e meados do século XX, foram cruciais para uma revolução documental e interpre-

tativa. Um dos marcos desse processo foi a descoberta do importante acervo guar-

dado na Genizá de uma antiga sinagoga do Cairo. Ali, entre uma multidão de do-



RJHR 1:1 (2010) – Edgard Leite 

16 

 

cumentos antigos, foi localizado o assim chamado “Documento de Damasco” ou 

“Documento Zadokita”.  

Esse texto trata, entre outras coisas, de até então desconhecidos desdobra-

mentos políticos do período do segundo templo. Dentre eles, da emergência de 

uma importante liderança religiosa, o moré hatzadik (1QpHab), moré tzadik 

(Documento de Damasco), ou moré hatzedaqá (1QpHab),  o “mestre [ou pro-

fessor] da justiça”, o “mestre justo” ou o “mestre correto”. A partir dele, como se 

depreende do “Documento de Damasco‟ toda uma tradição sectária de cunho apo-

calíptico obteve legitimidade. O texto, em duas cópias dos séculos X e XI, aponta a 

longa continuidade de sua relevância histórica que estendeu-se até o período medi-

eval. 

A importância dessa personagem tornou-se evidente após a descoberta da bi-

blioteca de Qumram, a partir de 1946. Ali se encontraram diversos exemplares do 

Documento de Damasco. O “mestre da justiça”, portanto, ou sua obra e tradição, 

era importante no período do segundo templo, entre grupos sectários que produzi-

am ou reproduziam uma literatura de teor apocalíptico. A sua figura está no cerne 

dos estudos sobre a origem dos movimentos apocalípticos relacionados a certos 

textos de Qumran (Martinez, 1995). Além desses textos, o “mestre da justiça” re-

velou-se também relevante em outros específicos documentos sectários. Até então 

desconhecidos. Tratam-se daqueles textos conhecidos como pesharim.  

 

II 

 

Pesher é uma palavra hebraica, com cognatos em aramaico e acadiano, que 

possui o significado de “libertar”, ou “soltar”. Especialmente, em seu sentido origi-

nal, no que diz respeito ao sentido dos sonhos (Berrin, 644). Aparece, no Tanach 

em Eclesiastes 8:1. No conjunto de documentos encontrados em Qumran a expres-

são é utilizada para designar certas categorias de textos, que contém interpreta-

ções específicas, metodologicamente, dos textos bíblicos. Diz-se desse tipo de do-

cumentos que são pesher, plural pesharim.  

O pesher usualmente contém uma citação de um texto bíblico, o lemma, se-

guido de uma fórmula introdutória que usa o termo “pesher” e a “aplicação do tex-

to a uma realidade contemporânea que está fora de seu contexto original” (Berrin, 

644). O seu objetivo maior é o de “atualização dos textos bíblicos através de uma 

aplicação apropriada. A aplicação se fundamenta sobre associações lingüísticas ou 

literárias entre a interpretação [o pesher] e o lemma” (Berrin, 645). 

Suas preocupações são, portanto, contemporâneas. O texto bíblico é conside-

rado sempre como detentor de uma mensagem desconhecida para o seu autor, 



RJHR 1:1 (2010) – Edgard Leite 

17 

 

mas revelada ao intérprete pesher que nele encontra o prenúncio inequívoco dos 

acontecimentos presentes (Amusin, 1977). Não é simples explanação, portanto, 

peshat, mas algo mais. Uma utilização tendenciosa do texto bíblico. 

Shani Berrin tratou das técnicas exegéticas próprias dos pesharim e especifi-

cou que além da utilização de paráfrases e alegorias, também são usadas poliva-

lências, isto é, jogos de palavras ligadas a variantes textuais, reais ou hipotéticas, 

homógrafas ou homófonas, anagramas e abreviações, o que os aproxima das técni-

cas rabínicas de altikra. Muitos autores, como Charlesworth, tendem a distingui-los 

dos midrashim, isto é, das formas de análise típicas da tradição rabínica (Charles-

worth, 41). Caracterizando-os, portanto, como procedimento discursivo específico 

de uma tradição sectária própria, os qumranitas, talvez, os essênios, segundo ou-

tros. De qualquer forma um grupo de perspectivas apocalípticas que está relaciona-

do com outros documentos encontrados em Qumran. 

Parece básico, além do mais, a utilização de atomizações, isto é, atitudes que 

ignoram o contexto original ou conteúdo estrutural bíblico prévio.  

A teologia dos pesharim é usualmente referida ao aharit ha-yamim, isto é, 

o final dos dias (Berrin, 645). Donde um de seus temas básicos ser “a história do 

grupo que o redige” (Charlesworth, 72), entendida numa perspectiva teleológica. 

Daí, sem dúvida, seus termos técnicos estarem relacionados aos protagonistas des-

sa história, ou seja, “mestre da justiça”, o “sacerdote do mal”, o “homem da menti-

ra”, os “filhos da luz”, os “filhos das trevas” e, especialmente seus inimigos exter-

nos, os kittim. Os pesharim entendem o momento em que estavam sendo elabo-

rados como o derradeiro da história. 

Quase todos os autores concordam que os pesharim foram escritos em torno 

do I século a.e.c e que são particularmente atentos a eventos históricos que tive-

ram lugar em algum momento em torno da revolta dos macabeus (167 a.e.c.). Se 

o “Documento de Damasco” pertence à mesma tradição dos pesharim, parece 

possível que o grupo que cerca “o mestre da justiça” surgiu em torno dessa época. 

O “Documento” aponta uma data próxima a essa para a emergência do grupo. Tal-

vez no período em que viveu Jonathan (152-142 a.e.c.) ou Simão (143-135 a.e.c.), 

soberanos hasmoneus. Se os exemplares disponíveis em Qumran eram cópias ou 

autógrafos é ainda matéria de discussão (Charlesworth, 77). 

 

III 

 

O mais completo dos pesharim é o pesher Habacuc (1QpHab). Trata-se de 

um texto encontrado na caverna 1 de Qumran, tendo sido publicado em 1951. Pela 

sua integridade e coerência interna é considerado um pesher padrão. Trata-se de 



RJHR 1:1 (2010) – Edgard Leite 

18 

 

um comentário sobre a história do povo judeu e do grupo sectário obtido através de 

uma interpretação do livro do profeta Habacuc (Brownlee, 1979).  

O texto de Habacuc utilizado pelo autor possui variações com relação ao texto 

masorético. Por exemplo, o pesher 1QpHab ii.1 lê Hab 1.5 como habogedim, isto 

é, traidores, da mesma forma que a Septuaginta. O texto masorético lê bag-

goyim “entre as nações”. Este é uma variante interessante e que adquire particular 

importância nesse pesher. Alguns sustentam que o autor utiliza, na verdade, mais 

de uma versão do texto de Habacuc (Brownlee, 1959). Isso é coerente com a ten-

dência do período do segundo templo, atestada em Qumran, de preservar diferen-

tes variantes textuais sem maiores preocupações com uma fixação canônica. Sua 

caligrafia é herodiana e provavelmente data da segunda metade do século I a.e.c. 

Possui a característica singular de escrever o tetragrama com caracteres paleo-

hebraicos (Bernstein, 647).  

Um dos desafios dos estudiosos dos pesharim e especialmente do pesher 

Habacuc é a identificação dos protagonistas do texto. E, a partir daí, tanto uma 

compreensão mais precisa da história e da teologia do grupo sectário que o gerou 

quanto do impacto posterior de sua tradição. 

Inicialmente, é claro, a enigmática figura do “mestre da justiça”. Talvez seja 

ele o autor de 1QHodayot, que preserva hinos de louvor a Deus de forte carga 

apocalíptica, e que é anterior aos pesharim (Charlesworth, 34). Segundo Pesher 

Habacuc, foi o “mestre da jutiça”  aquele “ao qual Deus manifestou todos os mis-

térios das palavras de seus servos os profetas” (VII-4). Era, segundo algumas fon-

tes, um sacerdote (4QPs), provavelmente descendente de Aarão e Zadok, inserido, 

portanto, no legítimo clã sacerdotal dos zadokitas (Charlesworth, 31). 

Muitas tentativas foram feitas no sentido de identificá-lo, em função dos even-

tos posteriores à revolução dos hasmoneus e das controvérsias político-religiosas 

dela decorrentes e a partir de diversas fontes, como Josefo. Foram propostos Onias 

III (170 a.e.c.), o último sumo-sacerdote zadokita, Matatias e Judas Macabeus 

(167-162 a.e.c.), Simão III (159-152 a.e.c.), Eleazar o fariseu – aquele que desafi-

ou João Hircano- (134-104), Judá o essênio (100 a.e.c.) e Onias, o justo (65 a.e.c.) 

(Charlesworth, 32). 

De qualquer forma o “mestre da justiça” é elemento central daquele movi-

mento que pesher Habacuc denomina de “nova aliança” (II-3). Tratava-se de um 

crítico apocalíptico da estrutura sacerdotal do templo de Jerusalém, conspurcado 

pelo “sacerdote ímpio, que perseguiu o Mestre da Justiça” (XI-4). É este provavel-

mente o mesmo “mestre da mentira” que “desviou a muitos, construindo uma cida-

de de vaidade com sangue e levantando uma comunidade com enganos, para sua 



RJHR 1:1 (2010) – Edgard Leite 

19 

 

própria glória, esgotando a muitos com trabalhos vãos e fazendo-os conceber obras 

de mentira” (X-9). 

Não há dúvidas aqui que o “mestre da justiça” se encontra no interior de um 

grande drama histórico, no qual a “nova aliança” desempenha um papel aglutinador 

de um evento escatológico. Interpretando Habacuc, o pesher conclui que a grande 

ameaça ali preconizada sob o nome de Caldeus na verdade se refere aos kittim, 

provavelmente os romanos. De fato, no decorrer da revolução dos macabeus são os 

romanos os principais agentes da política interna judaica. Legitimadores da dinastia 

hasmonéia e presença crescente e profana nos negócios internos de Israel. A crítica 

do “mestre da justiça” à profanação do Templo está inserida em um quadro maior 

de crise histórica que anuncia um confronto escatológico entre os seus seguidores e 

adversários locais e estrangeiros. 

A perseguição e padecimento do “mestre da justiça”, narrada claramente nos 

Hodayot, e descrita em pesher Habacuc é parte também relevante de sua traje-

tória ideológica e política. Dá a entender que o processo político no qual se envol-

veu foi marcado por atos de covardia e traição: “Porque, traidores, observam e 

guardam silêncio quando um ímpio devora alguém mais justo que ele? Sua inter-

pretação se refere à Casa de Absalão e aos membros de seu conselho, que se cala-

ram quanto à repreensão do mestre da justiça e não o ajudaram contra o homem 

da mentira que rejeitou a Lei em meio a toda sua comunidade” (V:8-12). 

A injustiça com a qual se deu a perseguição ao mestre da justiça é marcada 

por atos pérfidos, entre eles o de buscar o mestre num momento sagrado, quando 

este estava desprevenido, porque crente na sacralidade do momento. Assim, “o 

sacerdote ímpio que perseguiu o mestre da justiça para devorá-lo com furor de sua 

ira” o fez “no lugar de seu desterro, no tempo da festa, no descanso do dia do per-

dão” (XI:4). Essa traição suprema, a de violar o yom kippur, engrandece o mestre 

da justiça por conta da ignomínia à qual foi submetido e desqualifica ritualmente e 

identitariamente seus opositores. 

 

IV 

 

Os estudos de Qumran revelaram a existência de muitas linhagens teológicas 

que tiveram espaço nas primeiras comunidades cristãs. Segundo Stendhal, de-

monstram que o cristianismo apoiou-se, historicamente, em elementos conceituais 

anteriores (apud Vanderkam, 1993:193). Aproximações óbvias entre o perfil do 

“mestre da justiça” e o de Jesus têm sido feitas há muito, e sugerem mais um elo 

de conexão entre a literatura do período do segundo templo e a literatura neotes-

tamentária (Flusser, 2000), (Stegemann, 1994).  



RJHR 1:1 (2010) – Edgard Leite 

20 

 

No caso, tais associações sinalizam a existência de uma tradição consistente e 

de grande penetração histórica, característica de um sectarismo existente na época 

de Jesus. Trata-se da crença de que o legítimo “mestre da justiça”, fundador da 

nova aliança, foi traído por aqueles que o deveriam ter compreendido e protegido. 

André Chevitarese, em recente artigo, sugere que “cristãos no seu todo, não co-

nheciam o tema „traição de Jesus‟ ”(Chevitarese,  2008:2). Se de fato essa tradição 

não estava presente em Paulo, Tomé e na Fonte Q, isso não queria, no entanto, 

dizer que o tema da traição não existisse e na verdade não tivesse consistente pre-

sença em certos meios judaicos. A tradição de Marcos parece incorporar um propo-

sição que circulará até a idade média, no Documento de Damasco. E sua densi-

dade em comunidades apocalípticas pode ter influenciado sua aceitação como im-

portante elemento teológico. 

É claro que o tema da não-compreensão do profeta, o seu abandono, é carac-

terístico da literatura profética, e parece ser um elemento integrante da experiência 

do profetismo no período do primeiro templo. A dialética entre o profeta e o mundo 

é um elemento importante na narrativa profética e certamente está referida a mui-

tos dos elementos que caracterizam a relação de Jesus com aqueles que o cercam. 

No entanto, a tensão extraordinária que existe entre o “mestre da justiça” e o 

“mestre da mentira” em pesher Habacuc, transcende as meras resistências políti-

cas e teológicas sustentadas pelos sacerdotes do período do primeiro templo. Ela 

adquire dimensões escatológicas e estão marcadas pelo perfil dualista que permeia 

o pensamento apocalíptico sectário do segundo templo. E isso pode ter uma influ-

ência na forma como um dos apóstolos acabou sendo entendido como a represen-

tação do mal e da impiedade. E, de fato, o papel que Judas eventualmente adquire 

em uma certa vertente teológica antiga aproxima-o de um contraditor de perfil a-

pocalíptico. 

O mestre da justiça não é só profeta, mas é, como aparece nos Hodayot, 

“bandeira para os eleitos da justiça” (1QHodayot, X:13), “pai para os filhos da 

graça” (XV:20), “remédio para todo o que se aparta do pecado, prudência para os 

simples, inclinação firme para os tímidos de coração... fundamento da verdade e do 

conhecimento para os do caminho reto” (X:9-10). E em que pese essa alta relevân-

cia espiritual e política foi, no entanto, objeto “de censura e zombaria dos traido-

res... objeto de calúnia na boca dos violentos” e para ele “os zombadores rangem 

os dentes” (X: 11-12). 

O ato da traição, a natureza do opróbrio a que foi submetido, principalmente 

por se tratar de dia de festa, a mais sagrada festa judaica, yom kippur, parece 

delinear, assim, a existência de uma tradição teológica definida. Aquela que enten-

de a injustiça cometida contra o Eleito como o cerne de uma mensagem teológica 



RJHR 1:1 (2010) – Edgard Leite 

21 

 

de cunho apocalíptico. O caráter misterioso do seu padecimento contém provavel-

mente o desenvolvimento da idéia, profética em sua origem, de que o sofrimento é 

instância necessária e didática no processo de Revelação. No caso, de forma singu-

lar, para aqueles que seguem o mestre da justiça e que através de seu sofrimento 

alcançam a percepção de um drama escatológico e apocalíptico. 

Assim, podemos sugerir ser muito provável que esse tema fosse presente pa-

ra alguns que, na época, procuraram entender as misteriosas circunstâncias que 

levaram ao desaparecimento do Jesus histórico. E que assim consideraram o pro-

cesso como a necessária realização ou atualização de um tema religioso, o sofri-

mento escatológico, próprio da literatura apocalíptica sectária e do destino do 

“mestre da justiça”, cujo perfil guarda evidentes correlações com o aspecto messi-

ânico de Jesus. Assim, teríamos nas afirmativas marcanas sobre a traição de Judas 

e o sofrimento de Jesus a ocorrência de um pesher sobre uma narrativa de conhe-

cimento sectário na época? Uma atomização, isto é uma aplicação que ignora o 

contexto original para atualizar uma idéia, de uma atomização anteriormente feita? 

Numa literatura, como a neotestamentária, aliás, que é cheia de atomizações? 

Difíceis respostas. No entanto, acrescentando mais um problema ao estudo de 

Chevitarese, não podemos deixar de propor que a tragédia do “mestre da justiça” 

era sim de conhecimento em certos círculos judaicos na época de Jesus e após a 

sua morte, e que a presença do tema do sofrimento apocalíptico não era, em si, um 

acontecimento original ou singular. Se isso era interpretado numa perspectiva dua-

lista, apocalíptica, como parece ser em Marcos, ou monista, como aparenta o “E-

vangelho de Judas”, de qualquer forma o problema sugere a existência de um diá-

logo com uma temática previamente existente. É possível que contenham ambas 

tradições a elaboração de pesharim distintos sobre uma espécie de lemma anteri-

or -  o sofrimento do “Mestre da Justiça”, aplicados à experiência histórica de Jesus.  

O assunto, em si, teve sua importância nas respostas formulados pelos sectários ao 

grande drama histórico diante do qual se situavam os judeus no limiar da era co-

mum.  E quem não poderia deixar de pensar que se tratava, a traição a Jesus em 

Pessach de uma misteriosa realização, repetição ou atualização de um evento há 

muito conhecido nos pesaharim sectários? 

 

Fontes e Bibliografia: 

 

AMUSIN, Joseph: “The reflection of historical events of the first century BCE in Qu-

mran commentaries” in Hebrew Union College Annual 48 (1977). 

BERRIN, Shani L. “Pesharim” in SCHIFFMAN, Lawrence H and VANDERKAM, James: 

Encyclopedia of the Dead Sea Scrolls. Oxford, 2000. 



RJHR 1:1 (2010) – Edgard Leite 

22 

 

BERNSTEIN, Moshe: “Pesher Habacuc” in SCHIFFMAN, Lawrence H and VANDER-

KAM, James: Encyclopedia of the Dead Sea Scrolls. Oxford, 2000. 

BROWNLEE, William H. “The Text of Habakkuk in the ancient Commentary from 

Qumran”. In Journal of Biblical Literature Monograph Series, 11. Philadelphia, 1959. 

BROWNLEE, William H. The Midrash Pesher of Habakkuk: Text, Translation, Exposi-

tion with an Introduction. Society of Biblical Literature Monograph Series, 24. Mon-

tana, 1979. 

CHARLESWORTH, James H. The Pesharim and Qumran History, chaos or consen-

sus? Eerdmans, 2002. 

CHEVITARESE, André: “O Tema da Traição na Documentação Antiga e o Recém 

Descoberto Evangelho de Judas” in Revista Jesus Histórico e sua Recepção, - Ano 

2008 - volume 1  

FLUSSER, D. O Judaísmo e as Origens do Cristianismo, Vol. I. Rio de Janeiro, Ima-

go, 2000. 

MARTINEZ, Florentino Garcia: “The origins of the Essene Movement and of the Qu-

mran Sect” in MARTINEZ, Florentino Garcia (ed.): The People of the Dead Sea 

Scrolls: Their Writings, Beliefs and Practices. Leiden, 1995. 

STEGEMANN, Hartmut: “Jesus and the Teatcher of Righteousness. Similarities and 

Differences” in Bible Review 10.1 (1994).  

VANDERKAM, J. “Os manuscritos do mar morto e o cristianismo” in SHANKS, Her-

shel: Para Compreender os Manuscritos do Mar Morto. Rio de Janeiro, Imago, 1993. 

 

 

 


